Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

Urgensi Pendidikan Akhlak Budi Pekerti Sebagai Pondasi dalam Perspektif Islam

Sri Asih
MTsN 1 Tanjung Jabung Timur
sriasihnipah@gmail.com

Abstrak

Menanamkan pendidikan Islam pada anak sejak dini berarti ikut mempersiapkan
generasi bangsa yang berkarakter, anak-anak adalah calon generasi bangsa yang
diharapkan mampu memimpin bangsa dan menjadikan negara yang berperadaban,
menjunjung tinggi nilai-nilai luhur bangsa dengan berakhlak mulia serta menjadi
generasi yang berilmu pengetahuan dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa.. Oleh
karena itu pembelajaran pendidikan agama Islam di sekolah sebagai salah satu upaya
pembentukan karakter siswa sangatlah penting. Pembentukan karakter anak akan lebih
baik jika muncul dari kesadaran keberagamaan bukan hanya karena sekedar
berdasarkan prilaku yang membudaya dalam masyarakat. Dalam Islam akhlak mengacu
pada perilaku, sikap, dan moralitas seseorang. Akhlak mencakup aspek etika, moralitas,
dan tata krama yang diatur oleh ajaran agama Islam. Akhlak adalah bagian penting dari
ajaran Islam yang melibatkan hubungan antara manusia dengan Allah dan hubungan
antara manusia dengan sesama manusia. Caranya adalah terus berusaha untuk selalu
ber-akhlakul karimah sebagaimana sudah dicontohkan oleh Rasulullah seperti tawadlu,
lemah lembut, sabar, berbuat baik kepada orang yang berbuat buruk, dan lain
sebagainya. Akhlak yang baik akan menjadi benteng, akan menjadi perisai atau
pelindung dalam setiap langkah kehidupan. Sehingga, manusia tidak akan berbuat dosa.
Hasilnya, pembangunan disemua bidang akan stabil.

Kata Kunci : Urgensi Pendidikan Akhlak, Perspektif Islam

A. Pendahuluan

Akhlak atau budi pekerti memiliki peranan penting dalam membangun suatu bangsa.
Akhlak yang dimaksud adalah akhlakul karimah atau akhlak yang terpuji. Seseorang
yang berakhlakul karimah, maka segala perbuatan dan tingkah lakunya pun baik. Dengan
begitu, akan terwujudlah kehidupan yang harmonis dan damai. “Sesungguhnya dalam
diri rasulallah terdapat suri tauladan yang baik,” demikian bunyi salah satu hadis yang
dibacakan khotib tersebut. Untuk membentuk dan membangun sutau bangsa yang hebat,
bangsa yang aman, damai sejahtera katanya masyarakat harus beraklah mulia. Karena
hanya dengan memiliki akhlak yang mulia, roda pemerintahan dapat dijalankan dengan
baik. para pengisi pemerintahan harus berakhlak mulia agar tidak menyalahgunakan
wewenang dan jabatan. Warga masyarakat harus berakhlak mulia agar bisa selalu hidup
berdampingan dan harmonis. Akhlak yang baik akan menjadi benteng, akan menjadi
perisai atau pelindung dalam setiap langkah kehidupan. Sehingga, manusia tidak akan
berbuat dosa. Hasilnya, pembangunan disemua bidang akan stabil.

©00] *



mailto:sriasihnipah@gmail.com

Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

Pendidikan menjadi salah satu faktor penting dalam membangun manusia kearah yang
lebih baik, berkualitas, dan berkarakter. Pendidikan merupakan bagian integral dari
pembangunan kehidupan bangsa dan negara, sebagaimana tercantum dalam Undang-
Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003 pasal 1, yang berbunyi:
“Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan
proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya
untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian,
kecerdasan, akhlak mulia, serta ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat,
bangsa, dan negara”.

Selanjutnya dalam penjelasan Pasal 37 ayat (1) dinyatakan bahwa pendidikan agama
dimaksudkan untuk membentuk peserta didik menjadi manusia yang beriman dan
bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa serta berakhlak mulia.! Pendidikan agama
Isalam sangat penting dalam pengembangan karakter anak bangsa, sehingga Pendidikan
agama harus diberikan pada semua jalur, jenjang, dan jenis pendidikan. Pendidikan
agama Islam yang mendorong peserta didik untuk taat menjalankan ajaran agamanya
dalam kehidupan sehari-hari dan menjadikan agama sebagai landasan etika dan moral
dalam berbangsa dan bernegara. Pendidikan agama pada hakekatnya merupakan
bangunan bawah dari moral bangsa. Ketentraman hidup sehari-hari di dalam masyarakat
tidak hanya semata-mata ditentukan oleh ketentuan hukum semata, tetapi juga dan
terutama didasarkan atas ikatan moral nilai-nilai kesusilaan serta sopan santun yang
didukung dan dihayati bersama oleh seluruh masyarakat. Terwujudnya kehidupan
masyarakat yang berpegang pada moralitas tidak bisa lain kecuali dengan Pendidikan,
khususnya pendidikan agama. Sebab moralitas yang mempunyai daya ikat dalam
masyarakat bersumber dari agama, nilai-nilai agama dan norma-norma agama dalam
bentuknya sebagai akhlak mulia. Agama yang berdimensi ke dalam pada kehidupan
manusia membentuk daya tahan unuk menghadapi sikap dan tingkah laku yang tidak
sesuai dengan ucapan batinnya.

Peranan agama demikian penting bagi tata kehidupan pribadi maupun masyarakat, maka
dalam rangka pembangunan manusia Indonesia seutuhnya haruslah bertumpu di atas
landasan keagamaan yang kokoh. Jalan untuk mewujudkan tidak bisa lain kecuali
hanyalah dengan menempatkan pendidikan agama sebagai faktor dasar yang paling
penting. Pendidikan yang dibutuhkan manusia, bukan hanya Pendidikan umum tetapi
juga pendidikan agama Islam, karena pendidikan agama Islam merupakan pilar
terpenting dalam membentuk manusia yang beriman dan bertagwa kepada Allah SWT,
sehat jasmani dan rohani. Tujuan Pendidikan bukan hanya meningkatkan intelektual
siswa dengan berbagai ilmu pengetahuan, melainkan juga sikap mental atau karakter
siswa, mendidik akhlak dan jiwa siswa, menanamkan rasa keutamaan, membiasakan

! Abdul Rachman, Pendidikan Agama & Pembangunan Watak Bangsa (Jakarta: RajaGrafindo Persada), 2005.
him.1

©00] °




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

dengan kesopanan, mempersiapkan kehidupan yang suci, ikhlas dan jujur. Dengan
demikian tujuan pendidikan adalah mendidik budi pekerti dan Pendidikan jiwa.
Pendidikan karakter merupakan sebuah konsep yang ditanamkan kedalam diri seseorang
dan dapat membentuk pribadi seseorang menjadi lebih santun, beradab, serta sehat
jasmani dan rohani, sehingga akan mempunyai watak yang lebih baik dalam
kehidupannya. Semakin maju suatu masyarakat maka akan semakin penting pula adanya
Pendidikan bagi pertumbuhan dan perkembangan anak. Konsep Pendidikan tersebut
merupakan harapan agar setiap individu memiliki kemampuan dalam mengelola dirinya,
baik dalam lingkungan belajar, lingkungan keluarga, ataupun dalam lingkungan
sosialnya.

B. Pembahasan

1. Pengertian Karakter
Karakter adalah moralitas, kebenaran, kebaikan, kekuatan, dan sikap seseorang yang
ditunjukkan kepada orang lain melalui tindakan.? Baik atau buruknya karakter tergambar
dalam moralitas yang dimiliki. Begitu pula dengan kebenaran yang merupakan
perwujudan dari karakter. Suatu kebenaran tidak akan terbangun dengan sendirinya tanpa
melibatkan kehadiran karakter yang menopang segala upaya untuk menegakkan suatu
kebenaran Karakter dapat dimaknai sebagai nilai dasar yang membangun pribadi
seseorang, terbentuk baik karena pengaruh hereditas maupun pengaruh lingkungan, yang
membedakannya dengan orang lain, serta diwujudkan dalam sikap dan perilakunya
dalam kehidupan sehari-hari. 3

Sutarjo Adisusilo (2014) mengungkapkan bahwa karakter adalah seperangkat nilai yang
telah menjadi kebiasaan hidup sehingga menjadi sifat tetap dalam diri seseorang,
misalnya kerja keras, pantang menyerah, jujur, sederhana, dan lain-lain. Dengan karakter
inilah kualitas seoarang pribadi diukur.® Dari beberapa definisi di atas maka dapat
disimpulkan bahwa yang dimaksud dengan karakter adaah watak sekaligus kepribadian
atau perilaku yang tampak dalam kehidupan sehari-hari baik dalam bersikap maupun
dalam bertindak. Muhammad Yaumi, (2014) menguraikan sebelas prinsip dasar dalam
menunjang keberhasilan pelaksanaan Pendidikan karakter, yaitu:

a) Komunitas sekolah mengembangkan nilai-nilai etika dan kemampuan inti sebagai
landasan karakter yang baik.

b) Sekolah mendifinisikan karakter secara komprehensif untuk memasukkan pemikiran,
perasaan, dan perbuatan.

c) Sekolah menggunakan pendekatan komprehensif, sengaja, dan proaktif untuk
mengembangkan karakter.

d) Sekolah menciptakan masyarakat peduli karakter.

2 Muhammad Yaumi, Pendidikan Karakter (Jakarta: Prenadamedia Group), 2014, him. 7

¥ Muchlas Samani dan Hariyanto, Pendidikan Karakter (Bandung: PT Remaja Rosdakarya Offset), 2016. him.
43

* Sutarjo Adisusilo, Pembelajaran Nilai-Karakter (Jakrta: Raja Grafindo Persada), 2014, him. 78

©00] 8




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

e) Sekolah memberikan kesempatan kepada peserta didik untuk melakukan tindakan
moral.

f) Sekolah menawarkan kurikulum akademik yang berarti dan menantang yang
menghargai semua peserta didik mengembangkan karakter, dan membantu mereka untuk
mencapai keberhasilan.

g) Sekolah mengembangkan motivasi diri peserta didik.

h) Staf sekolah adalah masyarakat belajar etika yang membagi tanggung jawab untuk
melaksanakan pendidikan karakter dan memasukkan nilai-nilai inti yang mengarahkan
peserta didik.

i) Sekolah mengembangkan kepemimpinan bersama dan dukungan yang besar terhadap
permulaan atau perbaikan pendidikan karakter.

j) Sekolah melibatkan anggota keluarga dan masyarakat sebagai mitra dalam upaya
pembangunan karakter.

k) Sekolah secara teratur menilai dan mengukur budaya dan iklim, fungsi-fungsi staf
sebagai pendidik karakter serta sejaun mana peserta didikk mampu memanifestasikan
karakter yang baik dalam pergaulan sehari-hari.”

2. Pengertian Pendidikan Islam

Pendidikan Islam adalah usaha sadar untuk membimbing manusia menjadi pribadi
beriman yang kuat secara fisik, mental, dan spiritual, serta cerdas, berakhlak mulia, dan
memiliki ketrampilan yang diperlukan bagi kebermanfaatan dirinya, masyarakatnya, dan
lingkungannya.  Menurut H.M Arifin (2014), ® Pendidikan Islam berarti sistem
Pendidikan yang dapat memberikan kemampuan seseorang untuk memimpin
kehidupannya sesuai dengan cita-cita dan nilai-nilai Islam yang telah menjiwai dan
mewarnai corak kepribadiannya. Dengan kata lain manusia yang mendapatkan
pendidikan Islam harus mampu hidup di dalam kedamaian dan kesejahteraan
sebagaimana diharapkan oleh cita-cita Islam. Pendapat lain mengatakan bahwa
Pendidikan Islam adalah usaha mengubah tingkah laku individu dalam kehidupan
pribadinya atau kehidupan kemasyarakatannya dan kehidupan dalam alam sekitarnya
melalui proses pendidikan.” Dari beberapa definisi di atas, maka Pendidikan Islam adalah
suatu usaha untuk mengarahkan manusia menjadi bermanfaat, beradab, dan bermartabat
dalam menjalankan kehidupan sesuai dengan ajaran Islam, serta menghasilkan output
yang berkarakter baik.

3. Kedudukan Pendidikan Islam
Agama Islam merupakan agama yang paling sempurna dan sesuai dengan fitrah manusia
dengan segala dimensi kemanusiaannya. Ajaran Islam yang termuat dalam kitab Al-
Quran, yang diturunkan oleh Allah Swt. untuk mengatur seluruh aspek kehidupan
manusia, sebagai petunjuk bagi manusia dalam mencapai kehidupan yang Bahagia dan

® Muhammad Hambal Shafwan, Intisari Sejarah Pendidikan Islam (Solo: Pustaka Arafah), 2014, him. 19
® HM Arifin, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara), 2014, him. 7
" Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat (Jakarta: Kencana), 2014, him. 13

©00] 2




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

sejahtera baik di dunia dan di akherat. Demikian kedudukan agama Islam dalam
kehidupan manusia, maka ajaran agama Islam merupakan ajaran dasar yang menjadi
pedoman hidup manusia dalam segala aspek hidup dan kehidupannya.®

Dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 menyebutkan bahwa Pendidikan adalah
usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran
agar peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan
spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta
ketrampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa, dan negara. Kedudukan
pendidikan agama Islam sebagai mata pelajaran yang diajarkan di sekolah adalah upaya
menyampaikan ilmu pengetahuan agama Islam tidak hanya untuk dipahami dan dihayati,
tetapi juga diamalkan dalam kehidupan sehari-hari, misalnya kemampuan siswa dalam
melaksanakan wudhu, shalat, puasa, dan ibadah-ibadah lain yang sifathnya hubungan
dengan Allah, dan juga kemampuan siswa dalam beribadah yang sifathya hubungan
antara sesama manusia, misalnya siswa bisa melakukan zakat, sadagah, jual beli dan
lain-lain yang termasuk ibadah dalam arti luas.

Pendidikan agama Islam yang diajarkan tidak cukup hanya diketahui dan diresapi saja,
tetapi dituntut pula untuk diamalkan. Bahkan ada sebagian materi yang wajib untuk
dilaksanakannya, seperti shalat, puasa, zakat, dan lain-lain. Hal ini yang membedakan
dengan pelajaran lain. Pendidikan agama Islam yang kedudukannya sebagai mata
pelajaran wajib diikuti seluruh siswa yang beragama Islam pada semua satuan jenis, dan
jenjang sekolah. hal ini sesuai dengan UUD 1945 yang menjamin warga negara untuk
beribadah menurut agamanya masing-masing. Pendidikan agama Islam merupakan usaha
sadar untuk menyiapkan peserta didik meyakini, memahami, menghayati, dan
mengamalkan agama Islam melalui kegiatan bimbingan, pengajaran dan atau latihan
untuk mewujudkan pribadi Muslim yang beriman, bertakwa kepada Allah SWT, dan
berakhlak mulia. Sementara itu, dalam kehidupan pribadi, bermasyarakat, berbangsa, dan
bernegara serta memiliki bekat untuk melanjutkan pendidikan yang lebih tinggi.’

Pendidikan agama Islam sebagai satu bidang studi merupakan kesatuan yang tidak bisa
dipisahkan dengan bidang studi lainnya, karena bidang studi secara keseluruhan
berfungsi tercapainya tujuan umum pendidikan nasional. Oleh karena itu antara, satu
bidang studi dengan bidang studi lainnya hendaknya saling membantu dan saling kuat
menguatkan. Misalnya dalam pelajaran Ilmu Pengetahuan Alam (IPA) diajarkan
bagaimana sifat-sifat dan bagaimana keadaan suatu benda serta kegunaannya bagi
manusia, maka hendaknya dikemukakan sedikit bahwa benda tersebut adalah nikmat
Allah SWT untuk manusia.

& Anonim, Tim Dosen Pendidikan Agama Islam, Pendidikan Agama Islam Berbasis Karakter Di perguruan
Tinggi, (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 2016, him, 40

® Abdul Rachman Shaleh, Pendidikan Agama & Pembangunan Watak Bangsa (Jakarta: Raja Grafindo
Persada), 2005, him. 39

©00] §




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

4. Peran dan Fungsi Pendidikan Agama Islam
Pendidikan agama Islam di sekolah berperan sebagai pendukung tujuan umum
pendidikan nasional, yang tidak lain bahwa tujuan umum pendidikan nasional adalah
untuk membentuk peserta didik menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada
Tuhan Yang Maha Esa serta berakhlak mulia. Fungsi pendidikan nasional yang juga
merupakan tujuan pendidikan agama Islam, maka pendidikan agama Islam berperan
sebagai berikut :
a. Membentuk watak atau karakter serta peradaban bangsa dalam rangka membangun
manusia seutuhnya dan masyarakat Indonesia seluruhnya, maka Pendidikan agama Islam
berfungsi sebagai berikut :
1) Dalam aspek individu adalah untuk membentuk manusia yang beriman bertakwa
terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan berakhlak mulia.
2) Dalam aspek kehidupan bermasyarakat dan bernegara adalah untuk:
a. Melestarikan Pancasila dan melaksanakan UUD 1945.
b. Melestarikan asas pembangunan nasional, yakni perikehidupan dalam keseimbangan.
c. Melestarikan modal dasar pembangunan nasional, yakni modal rohaniyah dan mental
berupa peningkatan iman, takwa terhadap Tuhan Yang Maha Esa dan akhlak mulia.
d. Membimbing warga negara Indonesia menjadi warga negara yang baik sekaligus umat
yang menjalankan ibadah.
b. Menjadi manusia yang beriman dan bertakwa, maksudnya adalah manusia yang selalu
taat dan tunduk terhadap apa-apa yang diperintahkan oleh Allah SWT dan menjauhi
segala larangan-Nya. Manusia yang beriman adalah manusia yang mampu
mengembangkan sikap dan untuk memiliki perilaku seirama dan mendekati sifat-sifat
Allah, mengukuti petunjuk Allah serta menerima bisikan hati serta petunjuk yang baik.

5. Kerangka Dasar Pendidikan Agama Islam
Sumber agama Islam yaitu al-Qur’an dan al-Hadits. Kedua sumber tersebut memuat
komponen agama Islam, komponen tersebut menjadi isi kerangka dasar agama Islam.
Adapun kerangka dasar agama Islam terdiri atas akidah, syari’ah dan akhlak.'

a. Akidah

Akidah secara etimologi adalah ikatan, sangkutan. Menurut terminology makna akidah
adalah iman, keyakinan. Karena itu akidah selalu ditautkan dengan rukun iman yang
merupakan asas seluruh ajaran Islam. Pembahasan tentang akidah dilakukan oleh ilmu
kalam, yakni ilmu hasil penalaran atau ijtihad manusia yang membahas dan menjelaskan
tentang kalam Ilahi (mengenai akidah) atau juga disebut ilmu tauhid karena membahas
dan menjelaskan (terutama) tentang Ke-Esaan Allah (tauhid), atau meminjam istilah
asing, kini sering dipergunakan istilah teologi yakni ilmu tentang ketuhanan. Akidah
adalah ikatan dan perjanjian yang kokoh. Manusia dalam hidup ini terpola ke dalam
ikatan dan perjanjian baik dengan Allah SWT, dengan sesama manusia maupun dengan

1% Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 2016 him. 133

©00] 3




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

alam lainnya. Jika seseorang terikat dengan kekafiran disebut akidah kafir, jika terikat
dengan kemusyrikan disebut akidah musyrik, jika terikat dengan keislaman disebut
akidah Islam, dan seterusnya.!’ Ruang lingkup kajian akidah berkaitan erat dengan
rukun iman. Rukun iman tersimpul kokoh dalam hati bersifat mengikat dan mengandung
perjanjian dengan Allah Ta’ala sebagai rukun pertama. Unsur-unsur keimanan (akidah)
yang ditanamkan kepada peserta didik merupakan landasan bagi pembentukan
keberagamaan mereka, yang fungsinya juga bermuara pada pembentukan pribadi peserta
didik. Keyakinan yang tertanam pada diri seseorang tentang adanya Tuhan, Zat yang
bersifat Omnipotent (serba maha), Mahapencipta, Mahamengetahui, Mahapengasih dan
seterusnya, akan melahirkan kesadaran bahwa ada kekuasaan di atas segala kekuasaan di
muka bumi, dan yang menempatkan manusia sebagai makhluk yang tidak bisa
memosisikan diri dan berbuat melewati kekuasaan dan keberadaan Allah Sang Pencipta.
Kesadaran tersebut diantaranya akan menghindarkan manusia dari sifat mengagungkan
diri sendiri dan berlaku sombong atau merendahkan orang lain. Penanaman keyakinan
akan unsur keimanan lainnya akan berfungsi sama untuk mendorong tumbuhnya
kesadaran yang pada gilirannya akan menuntun lahirnya perilaku bertanggung jawab
sebagai makhluk Tuhan.

Akidah yang benar yaitu akidah yang dapat dipahami oleh akal sehat dan diterima oleh
hati karena sesuai dengan fitrah manusia. Alat ukur akidah seseorang adalah hati, yang
paling tepat mengukur hati adalah dirinya sendiri. Oleh karena itu mengukur akidah
seseorang hanya akan akurat manakala dievaluasi oleh pemilik hati itu sendiri. Agar
tidak salah dalam menilai akidah sendiri, perlu melihat pada petunjuk-petunjuk yang
diberikan oleh Allah SWT. dalam Al-Quran ditambah dengan petunjuk-petunjuk Rasul
dalam al-Hadis. Setelah itu perlu melihat penjelasan ulama yang otoritatif. Dalam hal ini
potensi akal sehat sangat diperlukan. Allah SWT mendorong manusia untuk berpikir
mengoptimalkan akalnya.

b. Syari’ah

Syari’ah menurut etimologi adalah jalan (ke sumber atau mata air) yang harus ditempuh
(oleh setiap umat Islam). Menurut peristilahan, syari’ah (t) ialah sistem norma (kaidah)
Ilahi yang mengatur hubungan manusia dengan Allah, hubungan manusia dengan sesama
manusia dalam kehidupan sosial, hubungan manusia dengan benda dan alam lingkungan
hidupnya. Kaidah yang mengatur hubungan langsung manusia dengan Allah disebut
kaidah ibadah atau kaidah ubudiyah yang disebut juga kaidah ibadah murni (mahdah),
kaidah yang mengatur hubungan manusia selain dengan Allah (dengan sesama manusia,
dan dengan alam lingkungan hidup) disebut kaidah muamalah (t). Disiplin ilmu yang
khusus membahas dan menjelaskan syari’ah disebut ilmu fikih.

Syariah adalah hukum-hukum yang ditetapkan Allah Ta’ala untuk mengatur manusia
baik dalam hubungannya dengan Allah Swt, dengan sesama manusia, dengan alam

1 Deden Makbuloh, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: RajaGrafindo Persada), 2015. him. 85

©00] *




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

semesta, dan dengan makhluk ciptaan lainnya. Syariah ini ditetapkan oleh Allah untuk
kaum muslimin, baik yang dimuat dalam Al-Quran maupun dalam Sunnah Rasul.®
Allah adalah pembuat hukum yang tertinggi. Syariah Islam adalah penjelmaan konkret
kehendak Allah di tengah manusia hidup bermasyarakat. Syariah merupakan prinsip
yang tercantum dalam Al-Quran dan prinsip Al-Quran itu sendiri. Agar prinsip tersebut
dapat diwujudkan dengan baik, tentu memerlukan contoh. Dalam hal ini dibutuhkan
contoh-contoh dari Nabi. Melalui perilaku dan ucapan Nabi tersebut, manusia dapat
memahami apa yang menjadi kehendak Allah Ta’ala itu. Oleh karena itu Nabi dan Rasul
patut dicontoh dalam melaksanakan syari’ah. Para ahli fikih menjelaskan Syariah untuk
menunjukkan nama hukum yang ditetapkan oleh Allah untuk para hamba-Nya dengan
perantaraan Rasul- Nya, supaya para hamba-Nya itu melaksanakannya dengan dasar
iman., baik hukum itu mengenai hukum formal maupun hukum etika (akhlak).

Syari’ah yang diwujudkan dengan pengamalan ibadah adalah merupakan aktualisasi dari
keimanan. Meskipun pengamalan ibadah pada prinsipnya merupakan wujud dari
kepatuhan dan pengabdian manusia sebagai hamba Tuhan, tetapi ibadah juga berfungsi
sebagai penanaman nilai-nilai, seperti menumbuhkan disiplin, tanggung jawab, hidup
bersih lahir dan batin, kebersamaan dan persaudaraan, dan nilai-nilai lainnya. Di samping
itu ibadah sosial memiliki dimensi pengmalan nilai sosial yang memberi inspirasi bagi
terciptanya perilaku dan interaksi antara sesama atas dasar penghargaan pada
kemanusiaan itu sendiri. Syariah yang mengatur hubungan manusia dengan Allah
disebut dengan ‘ibadah, sedangkan yang mengatur hubungan manusia dengan manusia
atau alam lainnya disebut muamalah. Semua itu adalah hukum-hukum Allah Ta’ala
untuk keselamatan hidup manusia. Syari’ah Islam yang mengatur kehidupan manusia di
dunia dalam rangka mencapai kebahagiaannya di dunia dan akhirat.

c. Akhlak

Akhlak ialah sikap yang menimbulkan kelakuan baik atau buruk. Berasal dari kata
khuluk yang berarti perangai, sikap, perilaku, watak, budi pekerti. Perkataan itu
mempunyai hubungan dengan sikap, perilaku, atau budi pekerti manusia terhadap Khalik
(Pencipta alam semesta) dan makhluk (yang diciptakan). Karena itu dalam garis besarnya
akhlak berkenaan dengan sikap dan perbuatan manusia terhadap (a) Khalik, yakni Tuhan
Maha Pencipta, dan (b) terhadap sesama makhluk (segala yang diciptakan oleh Khalik
itu). Sikap terhadap sesama makhluk dapat dibagi dua yaitu:

(1) Akhlak terhadap sesama manusia yakni diri sendiri, keluarga, tetangga dan
masyarakat.

(2) Akhlak terhadap makhluk bukan manusia yang ada disekitar lingkungan hidup kita.
Unsur akhlak dengan sendirinya mengandung prinsip-prinsip moral dan kaidah perilaku
dalam hubungan antara sesama manusia. Dengan begitu pendidikan akhlak tidak selesai
pada tingkat pewarisan pengetahuan tentang kaidah dan prinsip moral yang mengatur

12 Ibid. him.122

©00] *




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

perilaku, tetapi lebih jauh dari itu bagaimana kaidah dan aturan moral yang mengatur
perilaku tersebut betul-betul terwujud di dalam perilaku nyata sehari-hari. Manusia
beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia terbentuk melalui proses kehidupan dan
terutama melalui proses pendidikan, khususnya kehidupan beragama dan pendidikan
agama. Proses pendidikan itu terjadi dan berlangsung seumur hidup manusia, baik di
lingkungan keluarga, sekolah, dan di masyarakat.

Akhlak Islam dapat dikatakan sebagai akhlak yang islami adalah akhlak yang bersumber
pada ajaran Allah dan Rasul-Nya. Akhlak islami ini merupakan amal perbuatan yang
sifatnya terbuka sehingga dapat menjadi indicator seseorang apakah seorang Muslim
yang baik atau buruk. Akhlak ini merupakan buah dari akidah dan syari’ah yang benar.
Secara mendasar, akhlak ini erat kaitannya dengan kejadian manusia yaitu Khalik
(pencipta) dan makhluk (yang diciptakan). Rasulullah diutus untuk menyempurnakan
akhlak yaitu untuk memperbaiki hubungan makhluk (manusia) dengan Khalik (Allah
Ta’ala) dan hubungan baik antara makhluk dengan makhluk. Di dalam Islam untuk
menguji akhlak itu baik atau buruk ukuran atau rujukannya adalah Al-Quran dan As-
Sunnah. Perbuatan apa saja yang diperintahkan dan dianjurkan dalam Al-Quran dan As-
Sunnah adalah merupakan akhlak yang baik. Perbuatan apa saja yang dilarang dalam Al-
Quran dan As-Sunnah adalah termasuk akhlak yang tidak baik.

Proses belajar mengajar yang diharapkan di dalam pendidikan akhlak adalah lebih
kepada mendidik bukan mengajar. Adapun indikator akhlak yang bersumber dari Al-
Quran yaitu:

1) Kebaikannya bersifat mutlak (al-khairiyyah al—muthlak), yaitu kebaikan yang
terkandung dalam akhlak merupakan kebaikan murni dalam lingkungan, keadaan, waktu,
dan tempat apa saja.

2) Kebaikannya bersifat menyeluruh (as-shalahiyyah al-ammah), yaitu kebaikan yang
terkandung di dalamnya kebaikan untuk seluruh umat manusia.

3) Implementasinya bersifat wajib (al-ilzam al-mustajab), yaitu merupakan hukum
tingkah laku yang harus dilaksanakan sehingga ada sanksi hukum.

4) Pengawasan bersifat menyeluruh (ar-ragabah al-muhitah), yaitu melibatkan
pengawasan Allah SWT. dan manusia lainnya, karena sumbernya dari Allah SWT.

Akhlak  mulia perlu diimplementasikan dalam hidup sehari-hari. Bentuk
implementasinya bisa dalam ucapan-ucapan yang mulia atau dalam perbuatan-perbuatan
terpuji. Islam mengatur tata cara berakhlak mulia baik terhadap Allah, diri sendiri,
keluarga, tetangga, dan lingkungan. Seseorang yang terbiasa melakukan hal-hal sesuai
ajaran Islam akan memiliki karakter yang baik. Pendidikan Islam merupakan salah satu
materi yang bertujuan meningkatkan akhlak mulia serta nilai-nilai spiritual dalam diri
anak. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan agama mempunyai peranan yang penting
dalam pengembangan karakter di sekolah. Oleh karena itu Pendidikan Islam menjadi
salah satu mata pelajaran wajib baik di sekolah tingkat dasar, menengah, dan perguruan

©00] 7




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

tinggi. Maka sekolah harus mampu menyelenggarakan Pendidikan Islam secara optimal
dengan cara mengaplikasikan nilai-nilai agama dalam lingkungan sekolah yang
dilakukan oleh selurun guru dan peserta didik secara bersama-sama serta
berkesinambungan. Akhlak merupakan suatu keadaan yang melekat dalam jiwa, maka
perbuatan dikatakan akhlak jika perbuatan itu dilakukan berulang-ulang. Jika seseorang
melakukan perbuatan tertentu hanya dilakukan sesekali saja, maka belum dapat disebut
akhlak, tapi ini baru disebut perilaku saja. Apabila perilaku ini dilakukan berulang kali
sehingga menjadi kebiasaan dalam dirinya baru disebut akhlak.

Adapun hal-hal yang perlu dibiasakan sebagai akhlak yang terpuji dalam Islam, antara
lain:

1) Berani dalam kebaikan, berkata benar serta menciptakan manfaat, baik bagi diri
maupun orang lain.

2) Adil dalam memutuskan hokum tanpa membedakan kedudukan, status sosial
ekonomi, maupun kekerabatan.

3) Arif dan bijaksana dalam mengambil keputusan

4) Pemurah dan suka menafkahkan rizki baik ketika lapang maupun sempit

5) Ikhlas dalam beramal semata-mata demi meraih rida Allah

6) Cepat bertobat kepada Allah ketika berdosa

7) Jujur dan amanah

8) Tidak berkeluh kesah dalam menghadapi masalah hidup

9) Penuh kasih saying

10) Lapang hati dan tidak balas dendam

11) Menjaga diri dari perbuatan yang menghancurkan kehormatan dan kesucian diri

12) Malu melakukan perbuatan yang tidak baik

13) Rela berkurban untuk kepentingan umat dan dalam membela agama Allah.

Hubungan akhlak, tauhid, dan syari’ah tidak bisa dipisahkan, masing-masing akan
hilang maknanya jika yang satu dengan yang lain dipisahkan. Ketiganya merupakan
satu kesatuan yang utuh. Tauhid yang baik akan membuahkan syari’ah yang baik, dan
syari’ah yang baik akan membuahkan akhlak yang baik pula. Demikian pula akhlak
yang baik karena buah syari’ah yang baik, dan syari’ah yang baik karena buah dari
tauhid yang baik pula. Adapun ruang lingkup akhlak dalam Islam ada tiga, yakni
mencakup akhlak manusia dengan Allah Swt., akhlak manusia dengan sesama manusia,
dan akhlak manusia dengan makhluk lain. Di antara tiga cakupan akhlak tersebut, maka
akhlak dengan Allah SWT. merupakan akhlak yang paling pokok dan ukuran bagi yang
lain. Akhlak dengan Allah mencakup segala ketaatan kepada-Nya, yakni taat
menjalankan segala perintah-Nya dan meninggalkan segala laranga-Nya. Jika akhlak
dengan Allah SWT. baik, pasti akhlak dengan sesama manusia dan dengan makhluk
lainnya akan baik pula. Jika seseorang akhlaknya dengan orang lain dan dengan alam

©00] *




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

lingkungannya tidak baik, maka akhlaknya dengan Allah SWT. sudah pasti belum
baik."® Adapun akhlak manusia kepada Allah SWT. antara lain ialah:

1) Beriman kepada Allah.”Maka itu berimanlah kepada Allah dan Rasul-rasulNya; dan
jika kamu beriman dan bertakwa, maka bagimu pahala yang besar.”(QS Ali Imran
[3]:179)

2) Beribadah kepada-Nya dan tidak menyekutukan-Nya. “Sembahlah Allah dan
janganlah kamu mempersekutukan-Nya dengan sesuatu pun...”’(QS. Al-Nisaa {4}: 36)”
Dan taatilah Allah dan Rasul, supaya kamu diberi rahmat.”(QS Ali Imran [3]: 132)

3) Ikhlas. “Padahal mereka tidak disuruh kecuali supaya menyembah Allah dengan
memurnikan ketaatan kepada-Nya dalam (menjalankan) agama yang lurus, dan supaya
mereka mendirikan shalat dan menunaikan zakat; dan yang demikian itulah agama yang
lurus.”(QS Al-Bayyinah [98]: 5)

4) Bersyukur atas segala karunia-Nya dan Qana’ah. “Hai orang-orang yang beriman,
makanlah di antara rezeki yang baik-baik yang kami berikan kepadamu dan
bersyukurlah kepada Allah, jika benar-benar kepada-Nya kamu menyembah.”(QS Al-
Bagarah [2]: 55)

5) Tadharru’ “Berdoalah kepada Tuhanmu dengan berendah diri dan suara yang
lembut. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang melampaui batas.”(QS
Al-A’raaf [7]: 55)

6) Doa dan berharap hanya kepada Allah. “Dan janganlah kamu membuat kerusakan di
muka bumi, sesudah (Allah) memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa
takut (tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya rahmat Allah
amat dekat kepada orang-orang yang berbuat baik.”(QS Al-A’raaf [7]: 56)

7) Sabar dan tidak mengenal putus asa. “Dan berapa banyaknya Nabi yang berperang
bersama-sama mereka sejumlah besar dari pengikut (nya) yang bertakwa. Mereka tidak
menjadi lemah karena bencana yang menimpa mereka di jalan Allah, dan tidak lesu dan
tidak (pula) menyerah (kepada musuh). Allah menyukai orang-orang yang sabar.”(QS.
Ali Imran [3]: 146)

8) Menerima taqdir Allah.”Maka barang siapa yang tidak beriman kepada gadar baik
dan qadar buruk, Allah pasti akan membakarnya dengan api neraka.”(HR Ibnu Wahab).
9) Husnuzh-zhan.”’janganlah mati salah seorang dari kalian kecuali dalam keadaan
bersangka baik kepada Allah.”HR Muslim)

10) Tawakkal. “Maka apabila kamu telah membulatkan tekad, maka bertawakkallah
kepada Allah. Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-
Nya.”(QS Ali Imran [3]: 159

11) Malu kepada Allah.”Malu itu sebagian dari iman.”(HR Muslim)

12) Taubat dan istighfar. “Hai orang-orang yang beriman, bertaubatlah kepada Allah
dengan taubatan nasuhaa (taubat yang semurni-murninya). Mudah-mudahan Allah
SWT Memberikan segala Kemudahan dan Keberkahan hidup dunia akhirat. Sebab

3 Anonim, Tim Dosen PAI Universitas Lampung, Pendidikan Agama Islam Berbasis Karakter di Perguruan
Tinggi (Jakarta: RajaGrafindo Persada), 2016. him. 141

©00] °




Pendidikan Guru 2024 Literasi Kita Indonesia

Volume 5 Nomor 1 E-ISSN: 2745-5432 | P-ISSN: 2962-598X
DOI : https://doi.org/10.47783/jurpendigu.v4il

dalam kenyataannya, Pendidikan yang memuat nilai-nilai keagamaan pada akhirnya
mampu membentuk manusia seutuhnya.

C. Kesimpulan

Dari Urain di atas dapat diambil sebuah kesimpulan bahwa Pendidikan agama Islam
bagi anak didik dirasakan sangat penting dalam membentuk dan mengembangkan
karakter siswa. Pendidikan Islam adalah suatu usaha untuk mengarahkan manusia
menjadi bermanfaat, beradab dan bermartabat dalam menjalankan kehidupan sesuai
dengan ajaran Islam, serta menghasilkan output yang berkarakter baik.

Menanamkan pendidikan Islam pada anak sejak dini berarti ikut mempersiapkan
generasi bangsa yang berkarakter, anak-anak adalah calon generasi bangsa yang
diharapkan mampu memimpin bangsa dan menjadikan negara yang berperadaban,
menjunjung tinggi nilai-nilai luhur bangsa dengan berakhlak mulia serta menjadi
generasi yang berilmu pengetahuan dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa.. Oleh
karena itu pembelajaran pendidikan agama Islam di sekolah sebagai salah satu upaya
pembentukan karakter siswa sangatlah penting. Pembentukan karakter anak akan lebih
baik jika muncul dari kesadaran keberagamaan bukan hanya karena sekedar
berdasarkan prilaku yang membudaya dalam masyarakat

Daftar Pustaka

Abdul Rachman, Pendidikan Agama & Pembangunan Watak Bangsa (Jakarta: RajaGrafindo
Persada), 2005.

Abdul Rachman Shaleh, Pendidikan Agama & Pembangunan Watak Bangsa (Jakarta: Raja
Grafindo Persada), 2005.

Deden Makbuloh, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: RajaGrafindo Persada), 2015.
Muhammad Yaumi, Pendidikan Karakter (Jakarta: Prenadamedia Group), 2014.
Mohammad Daud Ali, Pendidikan Agama Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 2016.

Muchlas Samani dan Hariyanto, Pendidikan Karakter (Bandung: PT Remaja Rosdakarya
Offset), 2016.

Sutarjo Adisusilo, Pembelajaran Nilai-Karakter (Jakrta: Raja Grafindo Persada), 2014.

Muhammad Hambal Shafwan, Intisari Sejarah Pendidikan Islam (Solo: Pustaka Arafah),
2014.

HM Arifin, llmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara), 2014.
Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat (Jakarta: Kencana), 2014.

Anonim, Tim Dosen Pendidikan Agama Islam, Pendidikan Agama Islam Berbasis Karakter
Di perguruan Tinggi, (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 2016.

Anonim,Tim Dosen PAI Universitas Lampung, Pendidikan Agama Islam Berbasis Karakter
di Perguruan Tinggi (Jakarta: Raja Grafindo Persada), 2016.

©00] &




